
N° 25 • AÑO 14 • JULIO A DICIEMBRE, 2025

ISSN 0719-2398 



Revista Divergencia
ISSN ELECTRÓNICO: 0719-2398

NÚMERO 25 · AÑO 14

JULIO A DICIEMBRE DE 2025

contacto@revistadivergencia.cl

www.revistadivergencia.cl

Equipo Responsable

Diego Riffo Soto
Editor Responsable

Esteban Vásquez Muñoz
Diseño y diagramación

Portada:

Arjan Martins. Atlântico, 2016. Acrílica sobre tela. Coleção 
[Collection] Instituto Itaú Cultural. 

Acceso: https://www.agentilcarioca.com.br/artists/33-arjan-
martins/works/1943-arjan-martins-atlantico-2016/





Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 20254

Índice de Contenidos

Table of contents

6	 Presentación / Presentation

7	 Presentación del Dosier / Dossier presentation

	 Dosier / Dossier

10	 Las relaciones entre Perú y Cuba durante el gobierno de Juan Velasco Alvarado (1968-1975): 
los límites de la diplomacia tercermundista en la Guerra Fría latinoamericana

	 Relations between Peru and Cuba during the government of Juan Velasco Alvarado (1968-1975): 
the limits of Third World diplomacy in the Latin American Cold War

	 Alejandro Santistevan Gutti

32	 Militantes maoístas, sacerdotes progresistas y represión en el norte de México en tiempos 
de la Guerra Fría (1963-1980)

	 Maoist militants, progressive priests and repression in northern Mexico during the Cold War (1963-1980)

	 José Javier Soto Gómez

52	 Arte y Guerra Fría: Las bienales latinoamericanas como zona de contacto en los reacomodos 
del campo artístico mexicano durante los sesenta globales

	 Art and the Cold War: Latin American biennials as a contact zone in the realignments of the Mexican art field during 
the global sixties

	 Eunice Hernández Gómez

77	 Paradojas entre ciencia, política y derechos humanos: la misión médica a El Salvador de la 
Asociación Americana para el Avance de la Ciencia y la Academia Nacional de las Ciencias, 1983.

	 Paradoxes between science, politics and human rights: the medical mission to El Salvador of the American 
Association for the Advancement of Science and the National Academy of Sciences, 1983

	 Ileana García Rodríguez

98	 La Sociedad Interamericana de Prensa (SIP) y la defensa de la libertad de opinión ante la 
amenaza comunista en Cuba y América Latina (1959-1962)

	 The Inter-American Press Association (IAPA) and the defense of freedom of opinion in the face of the communist 
threat in Cuba and Latin America (1959-1962)

	 Carolina Andrea Fernández Esquivel

118	 El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)
	 The Inter-American Indian Institute in the early Latin American Cold War (1940-1950)

	 María Fernanda Pérez Ochoa



Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 5

	 Artículos / Articles

142	 Defender los Derechos Humanos. Trayectoria del socialismo chileno durante la dictadura 
de Pinochet, 1973-1990

	 Human Rights Defender. Trajectory of Chilean socialism during the Pinochet dictatorship, 1973-1990

	 Pedro Valdés Navarro, Mauricio Rojas Casimiro

169	 Una estrategia de resistencia semiclandestina basada en el profesionalismo. La Carta a los 
Periodistas frente a la censura y el Estado de Sitio de 1984 a 1985 en Chile

	 A semi-clandestine resistance strategy based on professionalism: The Letter to Journalists in the face of censorship 
and the State of Siege of 1984-1985 in Chile

	 Aldo Maldonado Oyarzo, Antoine Faure

187	 La Cámara Chilena de la Construcción (CChC) en la configuración del neoliberalismo 
realmente existente en Chile (1973-1990)

	 The Chilean Chamber of Construction (CChC) in the configuration of neoliberalism actually existing in Chile (1973-1990)

	 Rodrigo Muñoz Quiroz

207	 Coaliciones Gubernamentales y Estabilidad Presidencial en América Latina (1983-2019)
	 Governmental Coalitions and Presidential Stability in Latin America (1983-2019)

	 Marcelo Mella Polanco, Ariel Valdebenito

231	 Crisis desarrollista y administración racional en Chile. Discurso modernizador e intervención 
fabril. 1950-1956

	 Developmental crisis and rational administration in Chile. Modernization discourse and industrial intervention, 
1950-1956

	 Hernán Venegas Valdebenito, Diego Morales Barrientos



DOSIER
Dossier

Visitantes en la entrada para la Bienal II (1953). Arquivo Wanda Svevo. 
Recuperada de https://www.modernismolatinoamericano.org/bienal-de-sao-paulo/



Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025118

El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana 
Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)1

The Inter-American Indian Institute in the early Latin American Cold War (1940-1950)

María Fernanda Pérez Ochoa2

Recibido: 16 de enero de 2025. Aceptado: 4 junio de 2025.

Received: January 16, 2025. Approved: June 4, 2025.

Resumen

En la década de 1940 el indigenismo continental estuvo caracterizado por la adopción de una 
forma institucional promovida por los organismos interamericanos, en consonancia con los cam-
bios de la política regional, bajo la dirección del Instituto Indigenista Interamericano. Este período 
estuvo signado por la transición de un indigenismo de corte nacionalista, desarrollado durante la 
llamada “Primavera” Democrática, a uno en clave modernizadora, permeado por las lógicas de la 
temprana Guerra Fría latinoamericana. Este artículo estudia las tensiones y transformaciones de 
la agenda del indigenismo interamericano en la década del cuarenta, vinculadas a los inicios de 
la Guerra Fría.

Palabras claves: Indigenismo, Interamericanismo, Guerra Fría latinoamericana, Modernización.

Abstract

In the 1940s, the continental indigenist movement was characterized by the adoption of an insti-
tutional form promoted by inter-American organizations, aligned with changes in regional policy, 
directed by the Inter-American Indian Institute. This period was characterized by the transition of a 
nationalist indigenism, developed during the so-called Democratic “Spring”, to a modernizing indi-
genism, shaped by the logic of the early Latin American Cold War. This article studies the tensions 
around the definition of the agenda of inter-American institutional indigenism in the 1940s, linked 
to the political context of the beginning of the Cold War.

Keywords: Indigenism, Interamericanism, Latin American Cold War, Modernization.

1	 Este artículo presenta datos resultado de una investigación doctoral en curso. Agradecimientos al editor y a los 
dictaminadores por los comentarios, críticas y recomendaciones que enriquecieron el texto.

2	 Mexicana, licenciada en antropología social y doctorante en el Centro de Estudios Históricos, El Colegio de México, 
Ciudad de México. Correo electrónico: fernandapeoch@gmail.com



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 119

Introducción

El presente trabajo constituye un análisis exploratorio sobre las transformaciones de la agenda 
del Instituto Indigenista Interamericano (III) en el contexto de la temprana Guerra Fría Latinoameri-
cana. El objetivo principal es dar cuenta de las condiciones que impulsaron la creación y desarrollo 
de la agenda indigenista interamericana en los inicios de la década de 1940, durante el periodo de 
Primavera Democrática, y las tensiones que en la segunda mitad de la década trastocaron su orien-
tación bajo el proceso de polarización política y las lógicas de modernización de la Guerra Fría.

El Primer Congreso Indigenista Interamericano, celebrado en México en 1940, marcó un viraje 
del debate sobre la cuestión indígena en el continente al definirlo como un problema compartido 
entre las naciones del hemisferio y materializar su incorporación al panamericanismo. Este evento 
representó un momento de síntesis y traducción del variopinto e inacabado debate sobre la cues-
tión indígena que en las décadas de 1920 y 1930 había adquirido un papel importante para el proce-
so de consolidación de los Estados nación en un periodo de crisis mundial. Frente al panorama de 
la Segunda Guerra Mundial que se mostraba como el declive de la unidad occidental, “lo indígena” 
era una de las cualidades que hermanaban a los países del continente americano; así lo expresaba 
la declaración del Primer Congreso: “Que el problema de los grupos indígenas de América es de 
interés público, de carácter continental y relacionado con los propósitos afirmados de solidaridad 
entre todos los pueblos y Gobiernos del Nuevo Mundo” (Instituto Indigenista Interamericano, 1940). 

El primer apartado de este trabajo trata el proceso de conformación del Instituto Indigenista 
Interamericano como parte del andamiaje institucional del sistema panamericano cuyo objetivo 
era articular las relaciones hemisféricas y orientar las preocupaciones comunes hacia organismos 
de cooperación (Carrillo Reveles, 2018). Las discusiones sobre el carácter que debía sustentar el 
III y los resultados del Primer Congreso dan cuenta del contexto político regional democrático de 
inicios de los años cuarenta en el que los contrapesos de poder en el hemisferio posibilitaron el 
desarrollo de una agenda interamericana con tintes reformistas hacia las poblaciones indígenas.

Después de la Segunda Guerra Mundial se profundizó el desequilibrio de poder existente 
entre las repúblicas americanas y se agudizó el proceso de conflictividad regional. El III se vio 
envuelto en estas tensiones, intentando sostener una agenda indigenista “apolítica”, autónoma y 
ajena a la polarización ideológica de la guerra. El segundo apartado presenta la manera en la que, 
a través de su órgano de difusión principal, América Indígena, el III abandonó sus esfuerzos de 
mantenerse al margen de discusiones políticas y presentó una serie de textos editoriales en los 
que se desvinculaba del nazi fascismo y del comunismo, haciendo un posicionamiento público e 
institucional. Se analiza el discurso oficial presentado en su revista y el tono que adquiere entre 
1947 y 1949, evidenciando las tensiones y presiones ante las que se encontraba, particularmente 
después de la creación de la Organización de Estados Americanos (OEA).

El Segundo Congreso Indigenista cerró la década y consolidó el cambio de perspectiva sobre el 
papel del III ante la cuestión indígena. La celebración de la reunión indigenista continental, organizada 
en 1949 en Perú después de un golpe de estado orquestado por el general Manuel Odría al gobierno 



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025120

del Frente Democrático Nacional de José Luis Bustamante y Rivero, constituye un claro ejemplo de la 
forma en que la política indigenista fue apropiada e instrumentalizada por sectores militares conser-
vadores de la región que, alineados con la OEA y su línea anticomunista, jugaron un papel fundamen-
tal en el desmantelamiento de la institucionalidad democrática de los años previos. La tercera sección 
da cuenta de las perspectivas de los representantes del gobierno militar en el Segundo Congreso y 
muestra que para finales de 1940 ya era posible constatar la influencia del contexto de guerra fría.

La cuarta y última parte del artículo está destinada a dar cuenta del estrechamiento de las re-
laciones entre el III la OEA a finales de la década de 1940 e inicios de 1950, cuando la OEA sostenía 
una política de solidaridad americana “democrática” y abiertamente anticomunista. Se analiza la 
profundización de la lógica de modernización y la definición de un indigenismo aplicado de téc-
nicos y científicos que se incorporó al programa de Asistencia Técnica, a partir de lo cual la labor 
del III se abocó a la creación de proyectos de modernización y desarrollo. Pese a su alineación a 
los principios de la OEA en este periodo, se muestran las dificultades económicas a las que el III 
se enfrentó para llevar a cabo sus proyectos, que en muchos casos no pudieron realizarse debido 
a la poca ayuda de las agencias de financiación externa.

Existen pocos estudios en torno a las vinculaciones del indigenismo y la guerra fría, entre los 
cuales destacan los trabajos de Giraudo y Lewis, (2012), Adams, (2011), Ross (2011), Melgar Bao (2002, 
2014), Pribilisky (2009) y Becker (2007), centrados mayormente en el estudio de casos nacionales y 
locales. Este trabajo se apoya principalmente en los planteamientos de Laura Giraudo (2011, 2012) 
y de Paula López Caballero (2021), quienes entienden que en la década de 1940 el campo indige-
nista como ámbito de experticia estaba caracterizado por la falta de consenso y coherencia en su 
funcionamiento y más bien se encontraba en una fase inicial de construcción y definición.

Además de la historiografía indigenista, se dialoga también con la historiografía sobre la gue-
rra fría latinoamericana (Booth, 2021; Casals, 2023;  Chastain y Lorek, 2020; Harmer, 2014; Iber, 2012; 
Marchesi, 2017; Pettinà, 2018; Ulianova, 2012; Westad, 2000). Los inicios del indigenismo interame-
ricano formaron parte del proceso de cambio político, social y económico que en Latinoamérica 
se puso en marcha a partir de la crisis de 1929, de la búsqueda regional de ampliación de los 
marcos nacionales y de la existencia de un ambiente internacional que desembocó en una ola 
democratizadora hasta mediados de los años cuarenta. Se sigue particularmente la propuesta de 
Booth (2021) sobre la importancia, por un lado, de investigar la década de 1940 para dar cuenta del 
conjunto de condiciones que instauraron las lógicas de la temprana guerra fría y, por otro lado, de 
entender estas condiciones en el marco de las dinámicas regionales latinoamericanas y no solo 
como la importación de un conflicto global.

Los cambios en la agenda del III se entrelazaron directamente con lo que Pettinà (2018) deno-
minó la doble fractura que dio origen a la guerra fría latinoamericana, que en su carácter externo 
significó el cambio en la política exterior estadounidense hacia el subcontinente, rompiendo el 
equilibrio reformador de los años previos al marginar las fuerzas comunistas y oponerse a las 
fuerzas nacionalistas y a los bloques políticos progresistas, lo cual incentivó la polarización polí-
tica interna y el reforzamiento de las fuerzas políticas conservadoras. Internamente este proceso 



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 121

se caracterizó por una transformación de los proyectos de desarrollo económico, el reajuste de las 
alianzas políticas en favor de los sectores más conservadores y la irrupción de los militares en la 
vida política de varios países latinoamericanos.

El periodo estudiado en este trabajo se delimita de 1940 a los primeros años de 1950, debido 
a que confluyen la creación de la institucionalidad indigenista interamericana y el desarrollo de 
la temprana Guerra Fría. El análisis que aquí se presenta se aboca únicamente a la dimensión 
institucional del problema, es decir, solo atiende a la manera en que las lógicas de la guerra fría 
trastocaron la agenda institucional indigenista y no a las poblaciones indígenas del continente. 
Sabemos que esto implica una aproximación parcial al fenómeno investigado y que no se puede 
tomar como una generalidad del problema: es necesario estudiar la manera en la que estos pro-
cesos impactaron en las especificidades nacionales y locales. No obstante, se considera que el 
indigenismo interamericano en su dimensión institucional es un ámbito que permite observar las 
constelaciones continentales y las tensiones que moldearon el discurso oficial sobre el problema 
indígena, escala que a menudo es dejada de lado en favor de los enfoques nacionales y locales. 
Para dar cuenta de este proceso se recurrió al análisis e interpretación de fuentes primarias y se-
cundarias. El texto está elaborado a partir de tres fuentes fundamentales, además de una revisión 
de bibliografía especializada: las actas finales del Primer y Segundo Congreso Indigenista Intera-
mericano, los informes y proyectos presentados por el Comité Ejecutivo del Instituto Indigenista 
Interamericano y las publicaciones de la revista América Indígena.

La hora de la unidad continental: 
el indigenismo interamericano en la primavera democrática

Las décadas de 1920 y 1930 marcaron el florecimiento de los debates indigenistas en Lati-
noamérica, incentivados por la discusión sobre los problemas nacionales de la época y la con-
formación de un “movimiento indigenista”, entendido como una agenda política que buscaba la 
solución a la incapacidad de las culturas nacionales de integrar la presencia indígena contempo-
ránea (Earle, 2007). Este movimiento estaba integrado por agrupaciones políticas e intelectuales 
que, preocupadas por el bienestar de las poblaciones indígenas y las condiciones en que vivían, 
se dedicaron a promover espacios de discusión y elucubración de soluciones a dicho problema, 
así como de instar a los gobiernos de las distintas repúblicas del continente a crear políticas de 
atención respecto a estos sectores.

Para la década de 1940 el problema indígena pasó de constituir una preocupación nacional 
a una continental. Laura Giraudo (2012) plantea que, además de un cambio de escala, el indige-
nismo dio un viraje en sentido: pasó de ser una preocupación con especificidades particulares a 
constituir un programa general de acción especializada y coordinada. Este cambio se dio en un 
ámbito particular, el panamericanismo, y se constituyó como parte de un andamiaje institucional 
desplegado bajo los propósitos de integración hemisférica.

La propuesta de conformar un organismo interamericano dedicado a la cuestión indígena 
se instaló durante las Conferencias Panamericanas, expresión fundamental de la internacionali-



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025122

zación de la política y la conformación de una serie de acuerdos legales, normas e instituciones 
para regular las relaciones y conductas de los distintos gobiernos del hemisferio (Marichal, 2002). 
Durante la Séptima y Octava Conferencia Internacional Americana, en 1933 y 1938 respectivamente, 
se declaró que pese a las situaciones particulares de los núcleos indios en los distintos países 
de América existían también factores comunes, por lo que “el problema del indio es una cuestión 
continental que concierne a todos, ora directamente, ora por solidaridad e interés científico” (Do-
tación Carnegie para la Paz Internacional, 1943, p. 29). Sus resoluciones establecieron que era nece-
sario un estudio comparativo de los distintos sistemas y procedimientos de educación, protección 
y asistencia social empleados por los gobiernos para atender la cuestión indígena. 

De acuerdo con Carrillo Reveles (2018) el impulso del indigenismo interamericano fue parte de 
un conjunto de iniciativas de cooperación continental promovidas desde México con el objetivo de 
consolidar un andamiaje institucional que articulara las relaciones hemisféricas. El indigenismo, 
desde esta perspectiva, formó parte de la diplomacia cultural que el gobierno del presidente Lázaro 
Cárdenas instrumentalizó para reforzar con vínculos intelectuales y académicos la proyección del li-
derazgo continental de México y la consolidación de un contrapeso al vecino del norte. Esta iniciativa 
derivó así en la conformación de una agenda institucional orientada por las preocupaciones de las 
distintas naciones latinoamericanas, no obstante que Estados Unidos también tenía un amplio inte-
rés en la materia y participó activamente de la creación del organismo indigenista (Blanchette, 2010).

En abril de 1940 la ciudad de Pátzcuaro en México fue receptora de más de dos centenares de 
personas en un evento que marcó una nueva etapa en la historia del indigenismo. Se trataba del Pri-
mer Congreso Indigenista Interamericano convocado para tratar el problema indígena continental:

Las ideas y los sentimientos que inspiran este congreso no son producto exclusivo de 
esta época ni forman parte de la ideología de un grupo limitado […] La ciudadanía de-
mocrática creyó asegurar la redención de los siervos otorgando los derechos de voto 
y de propiedad individual, pero los excesos del capitalismo crearon el peonaje, el lati-
fundio y la dictadura. Ahora queremos encontrar la forma de la emancipación efectiva 
y la supresión de los privilegios injustos y artificiales. Esto es lo que debemos buscar 
en los trabajos del Congreso Indigenista Interamericano. (Cárdenas, 1984, p. 105)

Las palabras de Lázaro Cárdenas inauguraron el magno evento y sintetizaron el conjunto de 
debates intelectuales y políticos de la época que moldearon el sentido del indigenismo interame-
ricano de los años cuarenta. El Primer Congreso era expresión de un indigenismo definido como 
política fundamentada en conocimiento científico y orientada a mejorar las condiciones de vida 
de la población indígena (Giraudo, 2011, p. 26). 

El conjunto de declaraciones, resoluciones y recomendaciones del Congreso fueron plasma-
das en el Acta Final, la cual, como programa y manual de la acción institucional, delineaba las 
directrices que la agenda indigenista seguiría en las décadas posteriores. Se debe resaltar el ca-
rácter reformista y, como señala Giraudo (2011), hasta cierto punto radical de las resoluciones 
que se acordaron en el Congreso. La primera de ellas, que como tal se consideraba prioritaria, 



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 123

declaraba que los gobiernos debían facilitar el reparto de tierras a los indígenas de acuerdo con 
los principios de “equidad y justicia”. Asimismo, se establecieron recomendaciones sobre el reco-
nocimiento de la propiedad individual y colectiva de la tierra y su inalienabilidad, así como sobre 
el mantenimiento y uso de las lenguas o la legislación protectora y en respeto de las costumbres 
(III, 1940). Se trataba de resoluciones orientadas en su mayoría por principios de justicia social, 
muy probablemente influenciadas por el sentido posrevolucionario del cardenismo mexicano.

Fueron dos los resultados principales del Congreso de Pátzcuaro. En primer lugar, la elabora-
ción de una Convención Internacional que establecía las pautas y normas de la política indigenista 
del continente y que debía ser ratificada por los gobiernos contratantes. En segundo lugar, la crea-
ción del Instituto Indigenista Interamericano (III) como organismo intergubernamental especiali-
zado. De acuerdo con lo estipulado por la Convención, el III no podía tener funciones de carácter 
político, en cambio, sus atribuciones serían colectar, ordenar y distribuir información acerca de 
las investigaciones científicas, la legislación y administración, la celebración de reuniones perió-
dicas y la coordinación de las políticas indigenistas (III, 1940). A partir de su fundación, el III fue la 
instancia que orientaba los esfuerzos de cada nación sobre el problema indígena hacia objetivos 
comunes al hemisferio.

Como parte de los mecanismos institucionales, América Indígena fue creada como el espacio 
oficial de divulgación de la teoría indigenista bajo criterios científicos y unificados. La revista del III 
se presentó como un “campo abierto para que los indigenistas discutan sus problemas y expongan 
opiniones, en busca de soluciones efectivas e interpretaciones inequívocas [sobre el problema 
indígena]” (III, 1941).  No obstante, como se verá más adelante, esta apertura no fue más que una 
proclama discursiva. Si bien las páginas de la revista reunían un conjunto diverso y muchas veces 
discordante de opiniones, también existió la censura y la publicación selectiva por parte de los 
comités directivo y ejecutivo. En general, las intervenciones del III sobre lo publicado eran justi-
ficables en caso de violación de algún principio de la normativa establecida en la Convención, 
sin embargo, como han demostrado López Caballero (2021) y Giraudo (2012), los criterios sobre el 
programa de acción indigenista no estaban consensuados ni unificados para la década de 1940, 
por lo que existían fuertes disputas y desacuerdos en torno a su aplicación.

Las resoluciones del Primer Congreso y los discursos de las delegaciones resaltaron el ánimo de 
integración continental y la exaltación del principio de unidad democrática. John Collier, delegado 
estadounidense y director de la Oficina de Asuntos Indígenas (OIA) de su país (impulsor del Indian 
New Deal durante el gobierno de F. D. Roosevelt), destacaba las relaciones de solidaridad hemisférica 
en las que se impulsaba la conformación de un organismo dedicado a resolver el problema indígena 
y el papel que la política de Buen Vecino había tenido para tal fin. Sin duda, Roosevelt y Cárdenas 
fueron los principales líderes del panorama indigenista interamericano, tal como la mayoría de las 
delegaciones de los distintos países señalaron.3 Detrás de ellos, fueron John Collier y Moisés Sáenz4 

3	 AH-III. Actas de las sesiones plenarias del P.C.III. México 1940. PUIC-AH-III/C/1-30.

4	 Blanchette (2010) señala que la idea de crear un organismo internacional dedicado a la vida indígena surgió a 
inicios de la década de 1930 en discusiones privadas entre John Collier y Moisés Sáenz.



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025124

los promotores principales de las políticas abocadas al problema indígena de sus respectivos go-
biernos y fueron también los primeros conductores de la agenda indigenista interamericana.

La veta científica y técnica del III fue impulsada principalmente por Collier, quien propuso que 
el Instituto funcionara como un centro de recopilación de datos e información científica de los dis-
tintos grupos indígenas de América para su análisis, comparación y evaluación. En este punto existía 
un profundo desencuentro con Sáenz, primer director del III, quien rechazaba explícitamente las 
investigaciones cuyo único cometido fuera generar información abstracta y científica: “poco me inte-
resa el indio como tema de investigación científica, como candidato para una vitrina en un museo” 
(Robichaux, 2020, p. 170). Con el tiempo, la orientación cientificista de Collier se terminó imponiendo.

Más allá de lo establecido por la Convención, el carácter que debía sustentar el III no estaba 
del todo definido. Moisés Sáenz, ya en su calidad de director, preparó un manuscrito para el nú-
mero inaugural de América Indígena que planteaba que el Instituto Indigenista Interamericano era 
“un instrumento eminentemente político” que debía impulsar medidas para resolver los proble-
mas que afectaban a los grupos indígenas y no sólo constituir un organismo “de investigaciones 
abstractas o de compilaciones eruditas” 5. El escrito desató una intensa polémica al interior del 
Comité Ejecutivo del III quien rechazó publicar el texto si Sáenz no modificaba o moderaba los 
planteamientos que, según el Comité, contradecían la Convención Internacional del III. El órgano 
ejecutivo señalaba que la labor directa en favor de la vida del indígena era tarea exclusiva de los 
gobiernos y que la acción del III debía quedar restringida a una labor de coordinación y centrali-
zación del esfuerzo indigenista.6 Moisés Sáenz falleció antes de que el primer número de América 
Indígena viera la luz y su artículo no fue publicado.

Tras dos años de funcionar provisionalmente, el 25 de marzo de 1942 el Instituto Indigenista 
Interamericano asumió su papel oficial. Manuel Gamio fue designado director del III y se determinó 
que México sería la sede permanente. Gamio, a diferencia de Sáenz, era un verdadero entusiasta de 
la labor exclusivamente científica del Instituto. En su primer discurso como director puso particular 
énfasis en el esfuerzo que bajo su dirección realizarían los indigenistas americanos para poner sus 
recursos y su capacidad científica al servicio de los intereses y los derechos de los indios. Su objetivo 
era conjuntar todos los esfuerzos, conocimientos y entusiasmo en el estudio de las cuestiones indíge-
nas, en la solución de los problemas de estos grupos y en la defensa de sus intereses (III, 1942b, p. 7).

La creación del Congreso Indigenista y del III como piezas del andamiaje institucional intera-
mericano se articuló en los discursos de unidad indígena continental. Collier escribió que el Primer 
Congreso Indigenista Interamericano había representado el fin del periodo de aislamiento entre las 
poblaciones indígenas: “Fue percibida y proclamada una unidad que nunca había dejado de existir” 
(1941, p. 11). Bajo el mismo principio, Pedro de Alba exaltaba la Nuestra América de Martí: “Esa gran 
marcha de nuestra América hacia el futuro de que hablara José Martí tiene que atender a los impe-
rativos de unidad, de colaboración y de entendimiento entre todos los elementos que la integran” 

5	  AH-III, Dirección General, “Moisés Sáenz, México”, caja 74, 5 de septiembre de 1941.

6	  AH-III, Dirección General, “Moisés Sáenz, México”, caja 74, 5 de septiembre de 1941.



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 125

(1941, p. 41). Por su parte, Manuel Gamio, en calidad de director, reiteraba el principio de unidad: 
“desde el esquimal de Alaska hasta el indígena de la Tierra del Fuego, todos ellos forman una gran 
familia” (III, 1942b). Estas visiones reforzaron la idea de una integración hemisférica sustentada en 
especificidades regionales y la identificación de la cuestión indígena como un elemento compartido 
continentalmente al que había que apelar ante las convulsiones políticas mundiales. 

Gamio expuso la relevancia que el problema indígena adquiría en el contexto de conflicto 
mundial y de crisis de las democracias en el que el totalitarismo amenazaba la existencia por 
sobre todo de los grupos indígenas. Para el director del III este panorama debía llevar a las de-
mocracias americanas a implantar medidas de acción urgentes. Lo que el Gamio ignoraba es que 
las democracias americanas estaban también en crisis y no pudieron hacer nada para frenar la 
amenaza del conflicto bélico.

“Indigenismo es nuestra bandera”. La política de una institución no política

A pesar del entusiasmo cientificista y de sus continuos esfuerzos por posicionarse como un 
organismo sin injerencia en asuntos políticos, el III no se pudo mantener al margen del contexto 
de conflicto de la segunda mitad de la década de 1940. El espectro de la Segunda Guerra Mundial 
fue determinante para el tono que adquirió la exposición de la doctrina y puntos de vista del III, 
reflejado en los textos editoriales de los números de América Indígena de este periodo.

Los editoriales eran los textos de presentación de cada número y fueron planteados como un es-
pacio de exposición de la doctrina y puntos de vista del III.7 En la década de 1940 se volvieron un me-
dio para propugnar por la mejora de las condiciones de vida de los grupos indígenas, así como para 
denunciar los efectos y consecuencias de la guerra sobre estas poblaciones. La crisis democrática se 
traducía en inquietudes del III sobre las repercusiones que esto tendría en la integración nacional de 
la población aborigen: “¿cómo se podrá esperar de los indios de América que aprecien las virtudes de 
una democracia por la que precisamente muchos de ellos han combatido y muerto durante el actual 
conflicto, en tanto que los que sobreviven padecen hambre?” (III, 1943, p. 189). Ante el sombrío pano-
rama bélico el III proclamaba para el continente americano la necesidad del arraigo y generalización 
de una política verdaderamente “liberal, humanitaria, redentora, en pro del indígena” (III, 1944b, p. 7). 
En estos principios descansaba la concepción democrática del indigenismo interamericano.

El tono de denuncia y defensa de los grupos indígenas en el contexto de guerra dotó a los tex-
tos editoriales de tintes de plataforma política, a pesar de su constante rechazo público respecto a 
cualquier tipo de implicación directa en asuntos políticos. De hecho, en sus textos aludían al carác-
ter objetivo de sus objeciones y planteamientos: “No hacemos con esto una prédica revolucionaria, 
ni política; ni siquiera pesimista; nos limitamos a exponer los hechos palpables, concretos, que en 
tiempos muy próximos, los de post-guerra, podrán originar un serio desequilibrio social” (III, 1944b, 

7	 Debe advertirse que a pesar de presentarse como textos que reflejan la posición del III, en su mayoría eran escritos 
por el director del III o en su defecto su secretario. Para las décadas de 1940 y 1950 estuvieron a cargo de Manuel 
Gamio, principalmente.



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025126

p. 5). Con estos postulados se hacía evidente y pública la tensión bajo la cual se desarrollaba la 
agenda del III en sus intentos de presentarse como un organismo exclusivamente científico.

Las tensiones institucionales que se hacían públicas a través del órgano de difusión del III 
respondían a la necesidad de expresar una postura abierta ante el contexto bélico. Esto debe ana-
lizarse a la luz de las relaciones que el III mantenía con actores e instituciones estadounidenses 
de gran influencia que se esforzaron por rechazar públicamente los avances del totalitarismo eu-
ropeo. La Oficina de la Coordinadora de Asuntos Interamericanos (OCIAA, por sus siglas en inglés), 
creada en 1940, fue una de las agencias estadounidenses más cercanas a la acción del III. Este or-
ganismo estaba encargado de las relaciones culturales y económicas de la potencia del Norte con 
Latinoamérica durante el periodo de guerra, así como de contraatacar la propaganda nazi-fascista 
en la región, mediante lo cual buscaba consolidar la hegemonía estadounidense (Giraudo, 2012). 

En julio de 1944 el III publicó por primera vez un editorial dedicado a discutir abiertamente la 
política del Instituto. Esta exposición era reflejo de las distintas presiones institucionales en medio 
de una polarización de los proyectos políticos e ideológicos totalitarios y democráticos. En su escrito 
el III se lanzó contra las vanguardias políticas en antagonismo, que acusaba de amenazar con la des-
naturalización de la democracia de América y de perjudicar al movimiento indigenista continental. 

El III buscaba fijar distancia de la bipolaridad ideológica predominante, cuestión que amerita-
ba la definición de una política propia a fin de ser determinante respecto a su carácter: 

Este Instituto no tiene ni puede tener color comunista, pues tal cosa equivaldría a sugerir 
que sean sustituidas por administraciones tipo soviético los gobiernos del Continente 
[…]. Estamos también totalmente alejados del nazi-fascismo, de la política reaccionaria, 
que es la pesada losa que gravita sobre los pueblos sofocando toda tendencia humani-
taria y la negación absoluta de los fines que perseguimos. (III, 1944a, p. 181)

Aclarando esta distinción y posicionándose como ajeno a las posturas ideológicas de la gue-
rra, afirmaba: “Indigenismo es nuestra bandera, pero no ostentamos el membrete de ninguna 
facción o partido político, ya que la Convención Internacional que creó al Instituto, establece en su 
artículo IV que éste no tendrá funciones de carácter político” (III, 1944a, p. 181). Esta fue la primera 
declaración política del III proclamando públicamente su no alineación ni al comunismo ni al na-
zi-fascismo y desvinculando al indigenismo de facciones políticas. 

Siguiendo a Pettinà (2018), a mediados de la década de los cuarenta la dinámica internacio-
nal, marcada por un antagonismo geopolítico e ideológico a partir de 1946 entre Estados Unidos 
y la Unión Soviética, se entroncó con los procesos de cambio político, social y económico que 
germinaron en la región latinoamericana desde la crisis de 1929, caracterizados por un gradual y 
heterogéneo proceso de ampliación de los marcos políticos y sociales nacionales. La progresiva 
democratización de un importante sector de los regímenes políticos continentales se vio trastoca-
da por el conflicto bipolar materializado en el ámbito internacional y en los escenarios domésticos 
de los países latinoamericanos. 



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 127

Los cambios en la política exterior estadounidense impulsaron un reacomodo después de 
1946-1947 que derivó en un nuevo sistema internacional configurado bajo la lógica de la guerra 
fría. Washington abandonó el papel tolerante que había tomado en la conformación del sistema 
interamericano y asumió una posición antagónica frente a las dinámicas de transformación de 
los países latinoamericanos. A partir de 1947 Latinoamérica sufrió un creciente intervencionismo 
estadounidense, experimentó una aguda polarización interna y vivió un gradual fortalecimiento de 
los sectores más conservadores de la región (Pettinà, 2018).

En abril de 1947, un mes después de haberse proclamado la Doctrina Truman, se publicó en 
América Indígena un texto editorial titulado “La política del buen vecino y sus consecuencias en 
el mundo indígena”. La publicación se debía a la reciente visita a México del presidente Harry S. 
Truman y su encuentro con el presidente Miguel Alemán Valdés. El texto iniciaba constatando el 
“excepcional” papel que jugaba Estados Unidos en el tratamiento del problema indígena: “en la 
actualidad ninguna otra Nación del continente atiende mejor a su población autóctona” (III, 1947, 
p. 103). Después de proclamar tal afirmación se destacaba la importancia que había tenido hasta 
el momento la política del Buen Vecino en la conformación del indigenismo interamericano:  

Los países de la América Latina ya velaban por sus grupos autóctonos antes de que 
surgiera la Política del Buen Vecino […] sin embargo es en ese período, cuando comien-
za a florecer por primera vez una conciencia Indigenista Interamericana [...]. Los go-
biernos de América auspiciaron esa Asamblea, pero el extraordinario éxito que alcanzó 
fue principalmente debido al empeño de los dos grandes presidentes indigenistas de 
América, Roosevelt y Cárdenas […]. En estos últimos tiempos se ha estado diciendo que 
la importancia del panamericanismo está disminuyendo ante el creciente interés que 
los Estados Unidos conceden a las Naciones Unidas, pero creemos que tal aserto es 
desatinado o de gran exageración como lo ha hecho ver ante el mundo entero la visita 
del Presidente Truman quien según parece más tarde se dirigirá a otras naciones de la 
América Latina. Truman, ferviente continuador de la política del Buen Vecino es, tiene 
que ser, sin duda alguna, entusiasta amigo del movimiento indigenista Continental, que 
es parte integrante e imprescindible de esa política (III, 1947, pp. 103-105. Énfasis propio).

Roosevelt, como se mencionó, había desempeñado un papel fundamental en el impulso de 
las relaciones interamericanas y en el proceso de integración regional, por lo que el editorial se 
puede entender como un llamado de atención a Truman a seguir por la misma línea en beneficio 
de la cooperación hemisférica. La editorial deja ver que seguía siendo un contexto en el que los 
países del continente americano conservaban un grado de influencia y negociación respecto a las 
orientaciones de Washington, cuestión que fue deteriorándose en los siguientes años (Neto, 2015).

Las declaraciones del III hacia Truman pueden considerarse parte de las demandas y pre-
siones de los países latinoamericanos, y principalmente de México, hacia Estados Unidos ante la 
preocupación de un posible abandono de la región reflejado en la preponderante atención de la 
potencia hacia la construcción de la Organización de las Naciones Unidas y la configuración de 
un nuevo orden económico mundial. Este escenario generó una mayor búsqueda de los países 



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025128

latinoamericanos por fortalecer las relaciones hemisféricas. Las Conferencias Interamericanas de 
Chapultepec, y posteriormente las de Río de Janeiro y Bogotá, buscaban robustecer el sistema 
interamericano en el contexto de la posguerra (Neto, 2015; Keller, 2013).

Aun buscando mantener el eje del panamericanismo de buena vecindad, el III no estuvo 
exento del proceso de polarización política que se había agudizado al interior de los países la-
tinoamericanos después de 1947. Ante este escenario, en enero de 1948 se publicó un editorial 
en América Indígena titulado “S.O.S. de la población indígena continental”. En este texto el III se 
posicionaba respecto a las declaraciones de ciertos sectores “ultraconservadores” que asociaban 
al indigenismo con las acciones del comunismo en el hemisferio. En respuesta, los directivos del 
III calificaban de “indianófobos” a estos sectores afirmando que bajo su membrete anticomunista 
combatían al “redentor movimiento indigenista” (III, 1948, p. 3).

La creciente polarización ideológica llevó al III a esforzarse por desvincular públicamente el 
objetivo institucional de mejorar las condiciones de vida de la población indígena de cualquier 
postulado comunista que se le asimilara. El texto editorial advertía a los ultraconservadores que 
al calificar de “instigadores subversivos” a los indigenistas solo lograrían el efecto contrario, que 
la población indígena identificara al comunismo como una política con propósitos humanitarios 
de bienestar para las poblaciones autóctonas. Para el III los ultraconservadores buscaban crear 
obstáculos de índole económica a las instituciones indigenistas y entorpecer la celebración de sus 
reuniones y asambleas, pero en ese intento -señalaba- serían los responsables de incentivar la 
alineación comunista de los grupos indígenas (III, 1948, pp. 3-5).

La serie política de publicaciones oficiales finalizó en abril de 1949 con el texto editorial “El 
Congreso de Cuzco y las actividades contra el Indigenismo”. Esta publicación surgió en respuesta 
a un artículo del economista peruano Emilio Romero que se lanzaba contra la celebración de 
los Congresos Indigenistas Interamericanos bajo el argumento de que dichas reuniones “pueden 
derivar hacia ideales pan-indígenas posiblemente de inspiración comunista” y que “las masas 
indígenas de Perú y Bolivia son susceptibles de fácil organización en manos de conductores de 
cualquier tipo […] podrían inclinarse políticamente al movimiento comunista” (Romero, 1949). Si 
en los años previos podía parecer difusa o ambigua la orientación política del III, esta respuesta 
editorial reflejó más claramente su posición de rechazo a las tendencias comunistas:

Se nos antoja increíble que precisamente en estos momentos de amenazadora crisis 
mundial, no se comprenda que la mejor, si no la única, manera para contrarrestar las 
tendencias comunistas que puedan surgir entre las masas sociales, indias y no indias, 
pero a la par hambrientas, desvalidas y olvidadas, consiste en elevar con eficacia y 
urgencia las miserables condiciones de vida en que se desarrollan, propósito exento 
de toda política, que persigue tanto los Congresos Indigenistas como este Instituto 
Interamericano. Ya hemos desenmascarado la táctica con que infructuosamente se 
pretende disfrazar de comunista la labor generosa y humanitaria que entraña el Indi-
genismo. (III, 1949, pp. 95-97)



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 129

Estos documentos reflejan la manera en que el instrumento de difusión oficial de la teoría 
indigenista del continente, planteado como un espacio de circulación y debate científico y aca-
démico, abandonó entre 1947 y 1949 su carácter marginado de las discusiones políticas y terminó 
utilizándose como una plataforma de posicionamiento del III ante el contexto de polarización 
política e ideológica, sobre todo después de la creación de la OEA en 1948. No obstante, resulta 
llamativo que esta permisión para exceder sus funciones y expresar su desvinculación del co-
munismo no se presentó ante la agudización de las tensiones al interior de su propia agenda ni, 
particularmente, ante la avanzada de sectores conservadores contra las instituciones indigenistas 
nacionales y contra sus funcionarios. Frente al incremento de la conflictividad regional y la disputa 
de las instituciones democráticas el III guardó silencio, como se verá a continuación.

El Segundo Congreso Indigenista y el avance conservador

Hacia finales de la década de 1940 las tensiones de la guerra fría se extendían en el continente 
con velocidad. La creación de la OEA en 1948 tras la firma de la Carta de Bogotá y la formalización 
del III como Organismo Especializado tuvo repercusiones en la conducción y reorientación del pro-
grama indigenista interamericano. La celebración del Segundo Congreso Indigenista Interamericano 
fue un resultado ejemplar de la polarización política y la desestabilización de las agendas demo-
cráticas generadas por la disputa del poder de sectores militares conservadores latinoamericanos.

Originalmente pensado para realizarse en junio de 1948 en Cusco, Perú durante el gobierno de 
José Bustamante y Rivero, los sucesos políticos del país obligaron a un aplazamiento del Segundo 
Congreso Indigenista que terminó por celebrarse entre el 24 de junio y el 4 de julio de 1949 bajo el 
auspicio del gobierno militar de Manuel A. Odría. El golpe de estado contra el gobierno del Frente 
Democrático Nacional de Bustamante y Rivero en octubre de 1948 interrumpió, entre otras cosas, 
la labor indigenista que se había impulsado democráticamente, pero no la desechó por completo. 

En febrero de 1947 se fundó el Instituto Indigenista Peruano (IIP) bajo la dirección del presti-
gioso indigenista Luis Valcárcel quien, en su discurso inaugural, destacó el “clima democrático” en 
el que se creaba el IIP, afirmando su confianza hacia la ciencia y aplaudiendo los beneficios que el 
país obtendría de dicho organismo y de su estrecha relación con el III (Matienzo León, 2023). Perú 
fue elegido país anfitrión del Segundo Congreso Indigenista y, a un año de su creación, el IIP de 
Valcárcel iba a ser la institución organizadora de la reunión interamericana. No obstante, mientras 
se encontraba todavía en una fase inicial de implementación, el proyecto estatal que buscaba dar 
solución al problema indígena fue abruptamente desmantelado con el golpe de estado orquesta-
do por la Junta Militar de Gobierno encabezada por el general Manuel Odría.

Tras el golpe de estado el gobierno militar de Odría se apropió del programa indigenista y deci-
dió continuar la organización del Segundo Congreso Indigenista, cuestión que apremiaba la confor-
mación de un nuevo proyecto integracionista. Oscar Vásquez Benavides fue el personaje clave para 
el impulso del proyecto indigenista del gobierno militar. Designado embajador peruano en México 
tras el golpe de estado, Vásquez Benavides rápidamente se integró a las filas del III y se posicionó 
como “uno de los más connotados publicistas internacionales del indigenismo odriísta” (Melgar Bao, 



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025130

2002, p. 182). A pocos meses de su incorporación, asumió el cargo de presidente del Consejo Directivo 
del III (en relevo del anterior delegado peruano, Pablo Abril de Vivero, quien fuera embajador del 
gobierno de Bustamante y Rivero) y se coronó como el organizador al mando del Segundo Congreso.

El gobierno de Odría estaba interesado en el papel de las masas indígenas y la solución de sus 
problemáticas, pues consideraba que el “retraso” de este amplio sector poblacional impedía el desa-
rrollo nacional (Vásquez Benavides, 1949). La percepción del régimen militar sobre la cuestión indíge-
na estaba enmarcada en una concepción modernizadora sustentada sobre premisas de inferioridad 
racial, alejadas de los principios que el III había defendido durante sus primeros años de existencia.

El rol de Vásquez Benavides estuvo signado por la cercanía que mantuvo con la OEA. A los pocos 
meses de estar en la presidencia del Consejo Directivo del III, Vásquez Benavides sostuvo un encuen-
tro con Alberto Lleras, secretario general de la OEA, quien ofrecía apoyo de la Organización para el 
desarrollo de las actividades del III: “el único interés que tiene la OEA es el de ayudar en todo lo que 
sea posible, sin menoscabar en lo menor las actividades e independencia del Instituto”.8

Las relaciones del III con la OEA para este periodo no pueden analizarse sin considerar el ca-
rácter abiertamente anticomunista que la propia Organización asumió en la Novena Conferencia 
Internacional Americana de Bogotá. En su primera declaración se expresaba que el sentido de la 
solidaridad americana y de la buena vecindad debía estar orientado a la consolidación del con-
tinente “dentro del marco de las instituciones democráticas, un régimen de libertad individual y 
de justicia social, fundado en el respeto de los derechos esenciales del hombre”.9 Estos plantea-
mientos promovían la defensa de la Unión Panamericana de una idea de democracia y libertad 
que se manifestaba bajo amenaza de la acción política del comunismo internacional, considerado 
de “naturaleza antidemocrática y tendencia intervencionista”, y cuyos métodos la OEA acusaba de 
suprimir los derechos y libertades políticos y civiles.10

Los postulados anticomunistas que explicitaron la OEA y la Unión Panamericana, en res-
paldo de las “aspiraciones democráticas” de los gobiernos y la incitación a adoptar medidas para 
“desarraigar e impedir” actividades subversivas, afirmaban el sentido que tenían sus organismos 
especializados, como el III. Estos planteamientos deben entenderse como parte de los fundamen-
tos que explican que un representante diplomático del gobierno militar golpista peruano haya 
sido designado representante de la OEA en el III en los meses posteriores a esta declaración. Más 
importante para nuestro argumento resulta que ese mismo personaje fuera designado presidente 
del Consejo Directivo del III y organizador del Segundo Congreso Indigenista.

El ministro de Justicia y Trabajo, el general Armando Artola, encabezó la delegación orga-
nizadora del congreso. El discurso inaugural del general Artola revivió ideas del indigenismo que 

8	 AH-III. Acta de la Asamblea del Consejo Directivo del Instituto Indigenista Interamericano efectuada el día 11 de 
octubre de 1949.

9	 Acta de la Novena Conferencia Internacional Americana, 1948.

10	 Acta de la Novena Conferencia Internacional Americana, 1948.



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 131

se habían superado en las décadas pasadas: “El problema indígena es tal por la innegable infe-
rioridad individual y colectiva de nuestro aborigen; inferioridad que no es solo retraso debido a 
causas históricas o ineludibles factores sociales de estancamiento; sino también y por desgracia, 
consecuencia imputable a nuestra deficiente organización” (citado en Gonzales, 2011, p. 146). Este 
discurso, efectuado casi una década después del que Lázaro Cárdenas promulgó en Pátzcuaro, 
presentaba evidentes diferencias con aquel, principalmente respecto a cómo se veía al indígena y 
como se entendía el papel del indigenismo.

Esta perspectiva no debe pasarse por alto en tanto era una visión de gobierno frente a 
la población indígena de su país. Mientras Lázaro Cárdenas declaraba en 1940 que: “No ha sido 
por incapacidad orgánica ni por fatalismo irremediable, por lo que muchos núcleos indígenas 
se conservaron aislados […] las causas del aislamiento y de la depresión económica fueron las 
condiciones geográficas y los sistemas políticos que crearon regímenes de opresión” (Val & Zolla 
Luque, 2014, p. 277), Artola sentenciaba que eran los factores de inferioridad, retraso y deficiencia 
los que caracterizaban la existencia de un problema indígena (Gonzales, 2011). Recordemos que los 
Congresos Indigenistas eran el lugar de encuentro más importante del indigenismo continental de 
esa época para entender el peso de estas proclamas.

El 2 de julio llegó al Cusco el presidente del Perú, Manuel Odría, quien en su discurso de 
clausura del Segundo Congreso afirmó que la Junta Militar de Gobierno estaba decidida a “seguir 
la política que se ha trazado al asumir la responsabilidad de los destinos del Perú respecto a la in-
corporación de nuestros indígenas a la vida social, política y democrática de la República”. Postuló 
que esta incorporación nacional tenía la finalidad de que los núcleos indígenas llegaran a ejercer 
la plenitud de sus derechos civiles, pero también de que asumieran “la responsabilidad que les 
compete de contribuir al desarrollo y progreso de la Nación”. Para finalizar, llamó a la unidad de 
“la familia americana” y a la permanente disposición a una mutua ayuda: “América, para cumplir 
los grandes destinos a que está llamada, precisa una mutua e integral colaboración de los Estados 
que la constituyen”.11 Este discurso se construyó sobre la base de la concepción de democracia 
presentada en la Novena Conferencia de la OEA, una democracia fundamentada en la libertad 
individual y en la oposición al comunismo.

El propósito modernizador de la política integracionista del indigenismo no era nuevo; no 
obstante, anteriormente se estipulaba que correspondía a los Estados, en tanto responsables del 
atraso y abandono de los indígenas, el esfuerzo integrador de los grupos indígenas. Para finales 
de los años cuarenta se señalaba a los indígenas como responsables de contribuir al desarrollo y 
progreso de la Nación, es decir, se los responsabilizaba del “atraso” del país, como lo muestran las 
palabras del presidente de la Junta Militar de Gobierno.

El propio Vásquez Benavides declaró que el gobierno militar buscaba ejercer entre los indíge-
nas: “una paciente y constante infiltración ideológica. Hacer que lleguen a comprender por sí mismos 
los beneficios que obtendrían, para el progreso de sus rudimentarios métodos agrícolas y manufac-

11	  AH-III. Informe presentado por el Doctor Oscar Vásquez Benavides al Consejo Directivo del Instituto Indigenista 
Interamericano, sobre el Congreso Indigenista del Cusco.  Anexo 3. 11 de octubre de 1949.



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025132

tureros, mediante la adopción de las técnicas y aparatos mecánicos modernos” (Vásquez Benavides, 
1949, p. 37). La acción indigenista se colocaba como el vehículo a través del cual se impondría una 
agenda de modernización alineada con el nuevo sistema internacional a los grupos indígenas.

Los resultados del Segundo Congreso, contenidos en el Acta Final, constituían los criterios 
que definirían la agenda indigenista de los siguientes años. Si bien no era el gobierno anfitrión 
del congreso el que marcaba la línea de la agenda institucional ni quien definía la línea ideológi-
ca, sus postulados se vieron reflejados en las resoluciones del Acta Final, lo que implicaba cierto 
respaldo de tales planteamientos. Para empezar, el hecho de que se haya decidido continuar con 
la celebración del Congreso después del golpe de estado y, aún más, que este haya quedado en 
manos del gobierno militar golpista implicaba el reconocimiento de dicho gobierno por parte de 
la institucionalidad interamericana. Asimismo, que Vásquez Benavides se haya reunido con la OEA 
y fuera declarado el representante de la Organización ante el Congreso fueron formas de brindar 
legitimidad al gobierno militar y a su proyecto.

Proyectos de modernización indígena y programas de Asistencia Técnica

Además de la organización de los Congresos Indigenistas, las actividades del III se abocaron 
a la formulación de proyectos de modernización encaminados a otorgar soluciones al problema 
indígena. Para la segunda mitad de la década de los cuarenta, los esfuerzos del Instituto se con-
centraron en la consolidación de proyectos de desarrollo y aplicación en comunidades indígenas 
en coordinación con otros organismos internacionales.

La primera década de existencia del III había transcurrido bajo inmensas dificultades finan-
cieras para el desarrollo de sus políticas y proyectos. En 1949 el III solicitó a la Unión Panameri-
cana colaboración urgente para la realización de sus actividades. A finales de ese año, después 
del Segundo Congreso Indigenista, se elaboró un proyecto de “Acuerdo entre el Consejo de la 
Organización de los Estados Americanos y el Instituto Indigenista Interamericano” que reconocía 
al III como Organismo Especializado Interamericano y en el que se establecía el tipo de relación 
que debía existir entre ambos organismos. Dentro de lo estipulado, el III gozaría de autonomía 
técnica y administrativa para la realización de sus objetivos dentro de los límites establecidos por 
su Convención Internacional, no obstante, debía tomar en consideración las recomendaciones del 
Consejo de la OEA respecto a las temáticas de la agenda indigenista. Asimismo, se establecía que 
la Unión Panamericana y el III mantendrían un amplio intercambio de informaciones, publicacio-
nes y documentos, y que el III debería presentar un informe anual de sus actividades realizadas a 
la OEA.12 El Convenio que formalizaba esta relación y establecía las normas para la coordinación de 
sus actividades fue firmado en 1953.13

12	  AH-III. Proyecto de Acuerdo entre el Consejo de la OEA y el III. Elaborado por el Consejo Directivo del III en su 
Asamblea del día 1 de diciembre de 1949.

13	  AH-III. Informe relativo a la actuación del Instituto Indigenista Interamericano durante el periodo comprendido 
desde enero de 1949 hasta noviembre de 1954, p. 5.



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 133

La base de este acuerdo radicaba en impulsar proyectos promovidos tanto por el III como por 
la Unión Panamericana para el desarrollo de los pueblos indígenas. Los criterios para la elabora-
ción de estos proyectos radicaban en supuestos de inferioridad indígena: “en todos los países la 
población indígena ocupa una posición inferiorísima en la escala social y económica; usualmente 
residen en las regiones más remotas y menos desarrolladas y aun cuando no ubiquen en partes 
inaccesibles, han sido y son reacios a aceptar la tecnología moderna”.14 Esta visión responsabiliza-
ba a los propios indígenas de rechazar las técnicas de desarrollo y proponía la implementación de 
métodos técnicos y científicos como la única forma de promover su modernización.

A pesar de todas las dificultades que afectaban la vida de los grupos indígenas se estipula-
ba que estos grupos constituían un factor de importancia en la economía nacional de cada país. 
Asimismo, se consideraba que todas las iniciativas que llevaran a mejorar las normas de vida in-
dígenas se traducirían inmediatamente en producción y aumento de riqueza como refuerzo de la 
estructura económica de los países.15 La afirmación anterior constituía una de las bases de la pro-
puesta modernizadora del periodo, señalando que la preocupación por el desarrollo de los indíge-
nas era fundamentalmente una preocupación por la modernización de los países del continente.

En este contexto, los programas de asistencia técnica fueron una premisa de la época. En 1949 
el Consejo Económico y Social de las Naciones Unidas (ECOSOC) aprobó el Programa de Asistencia 
Técnica de las Naciones Unidas en favor de los países “económicamente retrasados”. El programa 
de asistencia de la UNESCO comprendía, entre otras cosas, la formación de personal especializado, 
la generación de laboratorios de investigación y formación científicas y el auxilio al desarrollo de 
las culturas locales. Para esto, se consideraba que la forma más inmediata y directa de asistencia 
técnica que se podía ofrecer consistía en el envío de asesores y consejeros que impulsaran el es-
tablecimiento de centros de formación de especialistas o laboratorios científicos (UNESCO, 1949a). 
En 1949, el director del Departamento de Ciencias Sociales de la UNESCO afirmaba que hasta ese 
momento no se había concedido ninguna atención sostenida a los problemas específicos de las 
“minorías” (señalando que en parte esto se debía a que la antropología cultural no tenía un lugar 
en el programa del Departamento), pero que a partir de entonces iba a constituir una de las activi-
dades más importantes del Departamento de Ciencias Sociales. Para tal fin, iba a iniciar un estudio 
general “sobre las condiciones de vida y sobre las culturas originarias de las masas atrasadas, en 
sus respectivos ámbitos” para elaborar un programa de ayuda orientado a las necesidades especí-
ficas de estos sectores. Desde su perspectiva, el Departamento de Ciencias Sociales de la UNESCO 
debía realizar estudios encaminados a “la asimilación y la aculturación de los pueblos indios y 
negros del Nuevo Mundo”, para lo cual debía articularse forzosamente con la actividad ya existente 
de instituciones como el Instituto Indigenista Interamericano (UNESCO, 1949a, p. 28).

En septiembre de 1949 el III solicitó a la UNESCO contribuir con la suma de quince mil dólares 
para la financiación del “Proyecto encaminado a transformar y modernizar ciertos anacrónicos 
procesos mentales de los indígenas americanos que obstaculizan la introducción de nuevos fac-

14	 AH-III. Informe del Comité Coordinador de Asistencia Técnica, Anexo 2, agosto de 1950.

15	 AH-III. Informe del Comité Coordinador de Asistencia Técnica, Anexo 2. Agosto de 1950.



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025134

tores de cultura y progreso”. Este proyecto se planificó para ser realizado en el Valle del Mezquital, 
en México, con la justificación de que sus habitantes otomíes presentaban el nivel económico más 
bajo del país. Los fondos suministrados por la UNESCO estaban dedicados a “la modernización 
de procesos mentales aborígenes”.16 El III con la cooperación económica de la UNESCO desarrolló 
entre 1951 y 1953 un proyecto piloto entre los otomíes del Valle del Mezquital. Este constituyó uno 
de los proyectos iniciales de intervención oficial del III orientado a conocer las ideas y conceptos 
de los otomíes a fin de transformar o sustituir aquellos que se consideraba que obstaculizaban 
la introducción de “nuevos medios de cultura y progreso”, principalmente respecto a las técnicas 
agrícolas e industriales, pues se afirmaba que para beneficiar de manera inmediata y efectiva a los 
indígenas se debía modernizar las técnicas “primitivas” de sus pequeñas industrias y crear merca-
dos de eficacia sin intermediarios (III, 1950,1953). Después de la aprobación de este proyecto me-
nor, el III intentó impulsar uno de mayor alcance, pensado para replicarse a lo largo del continente.

Bajo el Programa de Cooperación Técnica de la OEA, aprobado por el Consejo Interamericano 
Económico y Social, en agosto de 1950 el III propuso el desarrollo del Proyecto No. 15, titulado “Entre-
namiento para Servicios Coordinados en Comunidades Indígenas”. Este proyecto buscaba constituir 
un instrumento de aplicación práctica, ya que el III señalaba que distintos aspectos de la vida del 
indígena habían sido objeto de investigación amplia pero generalmente orientada al aspecto ex-
clusivamente académico. Afirmaba que investigaciones sobre arqueología, etnología, antropología 
y otras disciplinas de las ciencias sociales tenían un papel importante en la investigación y mejora-
miento del entendimiento de las poblaciones indígenas, pero que había escasa aplicación práctica 
de los resultados y recomendaciones de tales estudios. El III establecía así una distinción esencial 
entre los objetivos de la labor indigenista y el quehacer académico de los científicos sociales: “Lo 
que se necesita urgentemente es un programa de acción integral basado en los resultados de esas 
investigaciones […] que tienda a elevar la productividad y el standard de vida del indígena”.17

Resaltando la especificidad de la labor indigenista, el III advertía a la OEA que la implemen-
tación de programas de asistencia técnica para desarrollar las regiones “poco avanzadas” solo sería 
efectiva si se tomaban en cuenta factores de abandono económico, aislamiento geográfico y diver-
gencias socioculturales. Hacía énfasis en los elementos que distinguirían la labor técnica científica 
sobre las poblaciones indígenas respecto a otros sectores objeto de desarrollo económico, señalan-
do que el problema indígena era multifacético y por lo tanto no se trataba simplemente de proveer 
asistencia técnica y ayuda económica. El III consideraba que el factor central para lograr la eficacia 
de estos programas era el desarrollo de personal debidamente capacitado y entrenado en aquellos 
métodos y procedimientos “que aseguren el éxito en la implantación de reformas técnicas en conso-
nancia con el cambio cultural”.18 Con esto, buscaba dotar al campo indigenista de legitimación cientí-
fica (Giraudo, 2011) después de una década de profundas dificultades para desarrollar sus proyectos.

16	 AH-III, Carta Manuel Gamio a Dr. P. Bosch-Gimpera, Doc. No. 1056, 28 de septiembre de 1949.

17	 AH-III. Informe sobre las actividades desarrolladas por el III desde junio de 1948 a julio de 1953, presentado al 
Consejo de la OEA. PUIC-III/DG/Gs.c-1407

18	  AH-III. Informe sobre las actividades desarrolladas por el III desde junio de 1948 a julio de 1953, presentado al 
Consejo de la OEA. PUIC-III/DG/Gs.c-1407



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 135

Aludiendo a una preocupación de la OEA y de sus instancias de Cooperación Técnica, el III des-
tacaba la particularidad y necesidad de la labor indigenista como el campo de experticia capaz de 
articular la investigación y su aplicación práctica en el ámbito de la diferencia cultural. En su informe 
señalaba que, al tratar con individuos de cultura distinta a las suyas, los técnicos y especialistas en-
contraban dificultades debido a su escaso conocimiento y experiencia en el manejo de cuestiones 
y problemas de índole social, cultural y psicológica que surgían durante el curso de sus actividades. 
Por otro lado, afirmaba que los científicos sociales muchas veces no advertían los problemas neta-
mente científicos del técnico, por ejemplo, en materia agrícola, industrial, de salubridad u otras. Ante 
esta supuesta incomprensión entre campos, el III presentó un proyecto a la OEA destinado a crear un 
programa de entrenamiento que impartiera conocimientos, técnicas y métodos para coordinar con 
efectividad las mejoras tecnológicas, económicas y culturales en poblaciones indígenas, incentivan-
do desarrollo “con un mínimum de tensión o conflicto social”.19 Esta última precisión era producto 
del contexto de conflictividad creciente y estaba íntimamente vinculada a la necesidad de realizar 
propuestas que garantizaran su alineación a los principios de la OEA.

El proyecto presentado contemplaba una duración de tres años y consistía en entrenar a 20 
becarios a fin de capacitarlos “para que sepan apreciar de manera autorizada cuáles son las ver-
daderas y legítimas necesidades y aspiraciones de grupos autóctonos típicos y puedan en conse-
cuencia elaborar y aplicar medios prácticos y adecuados para satisfacerlas”.  Las enseñanzas esta-
rían a cargo de un cuerpo de especialistas en ciencias sociales, así como especialistas en técnicas 
sanitarias, agropecuarias e industriales. Los trabajos se planificaron para efectuarse en regiones 
de tres tipos, las de altiplanicies, las de tierras bajas o costeñas y las de alturas intermedia, con 
el objetivo de que pudiera replicarse en ambientes del mismo tipo a lo largo del continente. El 
presupuesto planificado para la realización del proyecto para el primer año era de 82,650 dólares, 
para el segundo de 122,400 y para el tercero de 122, 400.20

El informe de presentación del Proyecto 15 incluía un documento firmado por el director de 
Asuntos Indígenas de México, Mariano Samaoya León, que contenía una propuesta de la aplicación 
del proyecto en México a través de la creación de “Comunidades de Promoción Indígena”. Vale 
la pena describir brevemente en qué consistía esta propuesta. Las Comunidades de Promoción 
Indígena estaban planificadas como centros de entrenamiento que incentivaran la buena moral, 
la ciudadanización y la modernización de las poblaciones indígenas. Con tal fin, serían institucio-
nes situadas en zonas indígenas, integradas por grupos formados por matrimonios jóvenes de 
indígenas becados durante la capacitación, destinadas a promover actividades agropecuarias o 
industriales según los recursos de la región. El entrenamiento tenía por objetivo iniciar al grupo 
indígena en la vida ciudadana, así como canalizar procesos de transformación en el plano de la 
convivencia social, e incentivar el “mejoramiento higiénico”. Los pilares de la propuesta eran las 
prácticas de adiestramiento agrícola e industrial, pero también se incluía la enseñanza de infor-
maciones cívico-sociales “tendiendo a fortalecer los buenos hábitos y hacer desaparecer los ma-

19	   AH-III. Informe del Director del III al Consejo Directivo. 27 de junio de 1951.

20	   AH-III. Informe del Director del III al Consejo Directivo. 27 de junio de 1951.



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025136

los y las creencias erróneas”.21 En definitiva, se trataba de una iniciativa que funcionara a manera 
de laboratorio de entrenamiento indígena que inculcaría una visión modernizadora a través del 
desarrollo agrícola e industrial y el incentivo de las buenas prácticas ciudadanas.

La condición para llevar a cabo el Proyecto 15 era que el III, tal como otras instituciones intera-
mericanas especializadas, debía comprometerse a asumir los riesgos y compromisos económicos del 
proyecto, es decir, adelantar fondos cuando la Cuenta Especial de Asistencia Técnica no pueda remitir-
los oportunamente. El Comité Ejecutivo del III determinó el 20 de marzo de 1952 que el III no estaba ca-
pacitado para asumir tales riesgos por lo que lo suspendió definitivamente.22 No obstante su “fracaso”, 
esta fue una de las principales propuestas que contenía las aspiraciones de un indigenismo científico 
y técnico capaz de encauzar los procesos de modernización en un ambiente controlado para evitar el 
conflicto social. El Proyecto 15 fue la síntesis de la interiorización en la agenda del III de las pautas de 
desarrollo detonadas en la guerra fría. La conformación de itinerarios de experticia (Chastain y Lorek, 
2020) fue una característica de este periodo y los proyectos indigenistas no quedaron atrás. 

Probablemente fue el Proyecto Perú-Cornell (PPC) uno de los proyectos fundamentales del 
periodo de guerra fría que se generaron bajo la lógica de profundización y aceleramiento moder-
nizador. De hecho, el PPC fue considerado un paradigma del desarrollo internacional del Tercer 
Mundo en la década de los sesenta. El proyecto de la Universidad Cornell en Vicos ofreció la opor-
tunidad de ver cómo se desarrolló la teoría de la modernización sobre el terreno. Este polémico 
proyecto evidenció los alcances y riesgos de establecer un indigenismo completamente cientifi-
cista al volverse una forma de construir laboratorios a lo largo del continente y de hacer de los 
grupos indígenas sujetos de experimentación (Pribilsky, 2009; Ross, 2011).

La agudización de proyectos indigenistas de este carácter estaba íntimamente relacionada 
con el modelo de financiamiento que posibilitaba la labor del III en el periodo. La necesidad de 
instituciones de investigación privadas, incluidas las fundaciones Carnegie y Rockefeller, la Sears 
Roebuck Co y la Viking Fund Inc., así como de organismos gubernamentales como la OCIAA y la OEA, 
moldearon la orientación de las investigaciones sobre las poblaciones indígenas durante la Guerra 
Fría. Se ha demostrado que Carnegie, Ford y Rockefeller buscaban selectivamente fomentar ideas 
alineadas con los intereses político-económicos de sus fundadores e incentivaron la expansión de 
estas ideas a través de destinar fondos para investigaciones en América Latina (Price, 2016).

En septiembre de 1949 el secretario del III, Juan Comas, mantuvo una serie de reuniones con 
Simón N. Wilson, representante de la División de Asuntos Interamericanos (IIAA), con el objetivo de 
buscar apoyo para el Instituto. Una posible colaboración por parte de la IIAA estaba condicionada 
a que los recursos brindados no podían utilizarse en los trabajos generales y normales del III, sino 
para proyectos específicos propuestos y aceptados por el Departamento de Estado de Estados Uni-
dos. La posible colaboración se insertaba en el marco del Programa del presidente Truman sobre 
ayuda a los Países Latinoamericanos.  Esta situación pone de manifiesto que para finales de la déca-

21	  AH-III. Acta de la Asamblea del Consejo Directivo del III. 22 de abril de 1952, p. 4.

22	  AH-III. Acta de la Asamblea del Consejo Directivo del III. 22 de abril de 1952, p. 4.



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 137

da los fondos de financiamiento estaban prácticamente reducidos a los organismos estadouniden-
ses y condicionados a la política que la potencia del Norte aplicaba a América Latina en los inicios de 
la Guerra Fría. La agenda indigenista del III se desarrollaba en tensión entre los condicionamientos 
financieros de Estados Unidos y la búsqueda por mantener cierta autonomía institucional.

Conclusiones

Si se pudiera destacar una acción coordinada de la agenda indigenista esta sería definitiva-
mente el timing de sus actividades en relación con los momentos críticos del contexto político 
regional. Así como los primeros dos congresos se realizaron en coyunturas políticas sumamente 
significativas, que no fueron sólo un telón de fondo del indigenismo interamericano sino que 
orientaron, como hemos visto, la política indigenista bajo las lógicas de la Guerra Fría latinoa-
mericana, el Tercer Congreso Indigenista se llevó a cabo en La Paz, Bolivia, en agosto de 1954, 
apenas unos meses después del golpe de estado orquestado en Guatemala por la CIA en contra 
del gobierno reformista de Jacobo Árbenz. Si, como señala Pettinà (2018), este suceso marcó la 
conclusión de la primera etapa de la Guerra Fría en América Latina, develando el alcance destruc-
tivo del conflicto bipolar como consecuencia de la amplificación y radicalización de los conflictos 
locales a partir de las grandes fracturas ideológicas y geopolíticas, y emergiendo como señal del 
fin de la política del Buen Vecino (Loaeza, 2016), esto debió impactar directamente, de acuerdo con 
la tendencia analizada en este trabajo, en el desarrollo de la agenda indigenista que transcurrió 
inevitablemente entrelazado con el clima de inestabilidad y conflictividad continental.

Si bien las consecuencias de la polarización política en el campo indigenista se profundizaron 
en las décadas siguientes, el presente trabajo demostró que la década de 1940 es fundamental 
para comprender los impactos de la Guerra Fría en la configuración y transformación del Instituto 
Indigenista Interamericano, periodo en el que apenas se intentaba consolidar. A través del recorri-
do realizado en el artículo, desde los primeros años de 1940 con la celebración del Primer Congre-
so Indigenista Interamericano en el marco de la cooperación hemisférica, hasta el inicio de 1950 
con el impulso de proyectos de desarrollo y modernización bajo las directrices de la asistencia 
técnica de la OEA, se mostró cómo, en su fase inicial, la incorporación del indigenismo al andamia-
je institucional panamericano se impulsó en alineación a los intereses de países latinoamericanos 
-especialmente México- y en algunos casos por iniciativa de gobiernos reformistas, configurando 
una agenda que respondía a las preocupaciones regionales sobre la integración de la población 
indígena a sus naciones en un ambiente de tolerancia democrática.

Asimismo, se examinó la manera en que en la segunda mitad de la década de 1940 se comen-
zaron a explicitar las tensiones surgidas del cambio político regional, tanto en el tono político de 
las publicaciones oficiales del III y su posicionamiento ante la polarización ideológica, como en la 
instrumentalización de la plataforma indigenista por sectores militares conservadores de la región 
para impulsar sus intereses y estrechar sus alianzas con organismos internacionales como la OEA. 
Tal fue el caso del Segundo Congreso Indigenista y el papel crucial que desempeñó el gobierno 
militar de Odría. Después de 1948 esta transformación se reflejó en la alineación del III a las direc-



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025138

trices de asistencia técnica de la OEA. Se mostró que para finales de los años cuarenta e inicio de 
los cincuenta, el contexto de la guerra fría agudizó las tendencias desarrollistas y modernizadoras, 
que en el ámbito indigenista se edificaron sobre la idea de que el problema de las poblaciones in-
dígenas radicaba en su falta de desarrollo económico. A partir de ello, se impulsó la consolidación 
de un campo de conocimiento experto orientado a la implementación de programas técnicos y al 
entrenamiento de indígenas para canalizar la modernización de estos grupos.

De este análisis exploratorio sobre el desarrollo del indigenismo interamericano en el contex-
to de Guerra Fría queda una agenda de investigación abierta, principalmente respecto a las tensio-
nes que al interior del III existieron respecto a su dependencia financiera de las agencias privadas 
y gubernamentales externas y las limitaciones que ello implicó para el desarrollo de su programa 
de acción. Esto resulta de gran importancia para evitar cualquier conclusión prematura sobre una 
alineación total y sumisa del III a la política estadounidense. Asimismo, como se mencionó al ini-
cio, hace falta indagar en los efectos y consecuencias de esta transformación institucional en los 
contextos locales, pues solo así se podrá dimensionar el alcance e impacto que realmente tuvieron 
las políticas indigenistas y las afectaciones de las lógicas de guerra fría en las realidades indíge-
nas. En conclusión, este trabajo pretendió delinear algunas de las relaciones y problemáticas que 
tensionaron la agenda indigenista en la primera década de existencia del III.

Bibliografía

•	 Adams, A. (2011). El indigenismo guatemalteco: Atrapado entre la promesa del interamericanismo 
y la guerra fría. En La ambivalente historia del indigenismo: Campo interamericano y trayectorias 
nacionales, 1940-1970 (pp. 99-132). Instituto de Estudios Peruanos.

•	 Becker, M. (2007). Comunistas, indigenistas e indígenas en la formación de la Federación 
Ecuatoriana de Indios y el Instituto Indigenista Ecuatoriano. Íconos - Revista de Ciencias 
Sociales, 27, Article 27. https://doi.org/10.17141/iconos.27.2007.193

•	 Blanchette, T. (2010). La antropología aplicada y la administración indígena en los Estados 
Unidos: 1934-1945. Desacatos, 33, 33-52.

•	 Booth, W. A. (2021). Rethinking Latin America’s Cold War. The Historial Journal, 64(4), 1128-1150.
•	 Cárdenas, L. (1984). Discurso del Presidente de la República en el Primer Congreso Indigenista 

Interamericano, Pátzcuaro, Mich, 14 de abril de 1940. En Palabras y documentos públicos de 
Lázaro Cárdenas, 1928-1940 (Vol. 1). Siglo XXI.

•	 Carrillo Reveles, V. (2018). México en la Unión de las Repúblicas Americanas. El panamericanismo 
y la política exterior mexicana, 1889-1942 [Tesis de doctorado]. El Colegio de México.

•	 Casals, M. (2023). Otros espacios, otras temporalidades. La historiografía política latinoamericana 
y la Guerra Fría. En La Guerra Fría latinoamericana y sus historiografías. Asociación de 
Historiadores Latinoamericanas Europeos.

•	 Chastain, A. B., & Lorek, T. (2020). Itineraries of Expertise: Science, Technology, and the 
Environment in Latin America’s Long Cold War. University of Pittsburgh Press.

•	 Collier, J. (1941). Nuevos Conceptos sobre la Unidad Indígena. América Indígena, I(1), 11-15.
•	 De Alba, P. (1941). Martí, amigo del Indio. América Indígena, I(1), 39-41.
•	 Dotación Carnegie para la Paz Internacional. (1943). Conferencias Internacionales Americanas. 

Primer suplemento 1938-1942. Dotación Carnegie para la Paz Internacional.



El Instituto Indigenista Interamericano en la temprana Guerra Fría latinoamericana (1940-1950)

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025 139

•	 Earle, R. (2007). The Return of the Native. Indians and Myth-Making in Spanish America, 1810-
1930. Duke University Press.

•	 Giraudo, L. (2011). Un campo indigenista trasnacional y «casi profesional». En La ambivalente 
historia del indigenismo: Campo interamericano y trayectorias nacionales, 1940-1970 (pp. 21-
98). Instituto de Estudios Peruanos.

•	 Giraudo, L. (2012). Neither “Scientific” nor “Colonialist”: The Ambiguous Course of Inter-
American Indigenismo in the 1940s. Latin American Perspectives, 39(5), 12-32. https://doi.
org/10.1177/0094582X12447275

•	 Giraudo, L., & Lewis, S. E. (2012). Pan-American Indigenismo (1940–1970): New 
Approaches to an Ongoing Debate. Latin American Perspectives, 39(5), 3-11. https://doi.
org/10.1177/0094582X12448059

•	 Gonzales, O. (2012). The Instituto Indigenista Peruano: A New Place in the State for the Indigenous 
Debate. Latin American Perspectives, 39(5), 33-44. https://doi.org/10.1177/0094582X12447276

•	 Gonzalez, O. (2011). El Instituto Indigenista Peruano: Una historia por conocer. En La ambivalente 
historia del indigenismo: Campo interamericano y trayectorias nacionales, 1940-1970 (pp. 133-
157). Instituto de Estudios Peruanos.

•	 Harmer, T. (2014). The cold war in Latin America. En The Routledge Handbook of the Cold War. Routledge.
•	 Iber, P. (2012). El imperialismo de la libertad. El Congreso por la Libertad de la Cultura en 

América Latina. En La guerra fría cultural en América Latina: Desafíos y límites para una nueva 
mirada de las relaciones interamericanas. Editorial Biblos.

•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1940, abril). Acta Final del Primer Congreso Indigenista 
Interamericano. Resoluciones, Conclusiones, Declaraciones, Acuerdos, Proposiciones y 
Recomendaciones. Archivo Histórico del Instituto Indigenista Interamericano [AHIII].

•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1941). Editorial. América Indígena, I(1), 5-6.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1942a). Convención que estatuye el Instituto Indigenista 

Interamericano. América Indígena, II(1), 9-20.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1942b). Editorial. América Indígena, II(2), 5-7.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1943). Editorial: La Carestía de la Vida. América Indígena, 

III(3), 187-190.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1944a). Editorial. La Política de una Institución no Política 

(The Policy of a Non-Political Organization). América Indígena, IV(3), 179-182.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1944b). Editorial: Urge elevar el Poder Adquisitivo de los 

Indígenas. América Indígena, IV(1), 3-8.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1947). Editorial: La Política del Buen Vecino y sus 

consecuencias en el Mundo Indígena. América Indígena, VII(2), 103-106.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1948). Editorial. S.O.S de la población indígena 

continental. América Indígena, VIII(1), 3-6.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1949). Editorial. El Congreso de Cuzco y las actividades 

contra el Indigenismo. América Indígena, IX(2), 95-97.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1950). Editorial. Cooperación de la UNESCO en un 

Proyecto del Instituto Indigenista Interamericano. América Indígena, X(2), 103-109.
•	 Instituto Indigenista Interamericano. (1953). Editorial. La economía indígena en las regiones 

áridas. América Indígena, XIII(1), 3-4.
•	 Keller, R. (2013). Building «Nuestra América»: National sovereignty and regional integration 

in the Americas. Contexto Internacional, 35, 537-564. https://doi.org/10.1590/S0102-
85292013000200008



María Fernanda Pérez Ochoa

Revista Divergencia • ISSN 0719-2398 • N° 25 • Año 14 • Julio a Diciembre, 2025140

•	 López Caballero, P. (2021). El indigenismo en construcción. Cabildeo interamericano e 
investigación de campo en los inicios del Instituto Indigenista Interamericano (1940-1946). 
Historia Mexicana, 70(4 (280)), 1715-1764.

•	 Marchesi, A. (2017). Escribiendo la Guerra Fría latinoamericana: Entre el Sur ‘local’ y el Norte 
‘global’. Estudos Históricos, 30(60), 187-202.

•	 Marichal, C. (ed.). (2022). México y las conferencias panamericanas, 1889-1938: antecedentes de 
la globalización. Secretaría de Relaciones Exteriores.

•	 Matienzo León, E. M. (2023). Luis Eduardo Valcárcel, el educador: El «Experimento del Lago 
Titikaka» y las «Unidades Geosociales» (1945). Revista Peruana de Investigación Educativa, 
15(18), Article 18. https://doi.org/10.34236/rpie.v15i18.417

•	 Melgar Bao, R. (2002). Nacionalismo autoritario y proyecto etnocida en Perú, 1948-1956. 
Cuadernos Americanos, 91, 180-200.

•	 Neto, S. L. (2015). A Conferência do Rio de Janeiro e o Tratado Interamericano de Assistência 
Recíproca: Conflitos na construção do sistema interamericano. Passagens, 7(3), 473-489.

•	 Pettinà, V. (2018). Historia mínima de la Guerra Fría en América Latina. El Colegio de México.
•	 Pribilsky, J. (2009). Development and the «Indian Problem» in the Cold War Andes: «Indigenismo», 

Science, and Modernization in the Making of the Cornell-Peru Project at Vicos. Diplomatic 
History, 33(3), 405-426.

•	 Price, D. H. (2016). Cold War Anthropology: The CIA, the Pentagon, and the Growth of Dual Use 
Anthropology. Duke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822374381

•	 Robichaux, D. (2020). Del Indian New Deal al indigenismo interamericano: Moisés Sáenz y John 
Collier. Cahiers des Amériques latines, 95, Article 95. https://doi.org/10.4000/cal.12120

•	 Romero, E. (1949). Meditaciones Indigenistas entre Pátzcuaro y Cuzco. Cuadernos Americanos, 
XLIII(1).

•	 Ross, E. (2011). Reflections on Vicos. Anthropology, the Cold War and the Idea of Peasant 
Conservatism. En Vicos and Beyond (pp. 129-161). AltaMira.

•	 Ulianova, O. (2012). Algunas reflexiones sobre la Guerra Fría desde el fin del mundo. En 
Ampliando miradas Chile y su historia en un tiempo global (pp. 235-259). RIL Editores, Pontificia 
Universidad Católica de Chile.

•	 UNESCO. (1949). Se aprobó en Ginebra el Plan de Asistencia Técnica. El Correo, II(8), pp. 3-4.
•	 UNESCO. (1949a). Ciencias sociales propósitos. El Correo, II(8), p. 28.
•	 Val, J. del, & Zolla Luque, C. (2014). Documentos fundamentales del indigenismo en México. 

UNAM, PUEDCI.
•	 Vásquez Benavides, O. (1949). Un paso más hacia la solución del problema indígena. Instituto 

Indigenista Interamericano.
•	 Westad, O. A. (2000). The New International History of the Cold War: Three (Possible) Paradigms. 

Diplomatic History, 24(4), 551-565.



Revisa las instrucciones a las y los autores en:
https://www.revistadivergencia.cl/instrucciones/

Please review the author guidelines at:
https://www.revistadivergencia.cl/author-guidelines/

https://www.revistadivergencia.cl/instrucciones/
https://www.revistadivergencia.cl/author-guidelines/

